
EduImpact:	Jurnal	Pengabdian	dan	Inovasi	Pendidikan	Masyarakat,	Vol.	2	(2),	2025	
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index	
 
 

	
 
 

219 

	
	
	

SOSIALISASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA MELALUI TRADISI 
TAHLILAN DI MAJELIS TAKLIM BAITURRAHMAH: PROGRAM 

PENGABDIAN KEPADA MASYARAKAT 
 

	
Agus	Hermanto	

	

Universitas	Islam	Negeri	Raden	Intan	Lampung		
e-mail:	*gusher.sulthani@radenintan.ac.id	

	
Abstrak: Kegiatan	pengabdian	kepada	masyarakat	ini	dilaksanakan	di	Majlis	Taklim	
Baiturrahmah	dengan	fokus	pada	penanaman	nilai-nilai	moderasi	beragama	melalui	
pendekatan	 tradisi	 tahlilan.	 Program	 ini	 bertujuan	 memperkuat	 pemahaman	
keagamaan	 jamaah	 agar	 lebih	 inklusif,	 toleran,	 dan	 seimbang	 dalam	 menjalankan	
ajaran	Islam	di	tengah	masyarakat	yang	majemuk.	Tradisi	tahlilan,	sebagai	salah	satu	
praktik	 keagamaan	 yang	 telah	 mengakar	 dalam	 masyarakat	 Muslim	 Indonesia,	
diposisikan	bukan	hanya	 sebagai	 ritual	 spiritual,	 tetapi	 juga	 sebagai	media	edukatif	
untuk	 menanamkan	 nilai	 kebersamaan,	 penghormatan	 terhadap	 perbedaan,	 dan	
ukhuwah	 Islamiyah.	 Metode	 pelaksanaan	 menggunakan	 pendekatan	 partisipatif-
edukatif	 melalui	 pengajian	 interaktif,	 diskusi	 nilai-nilai	 moderasi	 beragama,	 serta	
praktik	 reflektif	 dalam	kegiatan	 tahlilan	 rutin.	Peserta	dilibatkan	 secara	 aktif	 untuk	
memahami	makna	 tahlilan	 dari	 perspektif	 teologis	 dan	 sosial,	 serta	mengaitkannya	
dengan	 sikap	 moderat	 dalam	 kehidupan	 sehari-hari.	 Evaluasi	 dilakukan	 melalui	
observasi,	wawancara,	dan	refleksi	jamaah	terhadap	materi	yang	disampaikan.	Hasil	
kegiatan	 menunjukkan	 adanya	 peningkatan	 pemahaman	 jamaah	 mengenai	 konsep	
moderasi	 beragama,	 terutama	 dalam	 aspek	 tasamuh	 (toleransi),	 tawazun	
(keseimbangan),	 dan	 ta’adul	 (keadilan),	 yang	 tampak	dari	 perubahan	 cara	pandang	
dan	 sikap	mereka	 terhadap	perbedaan	praktik	keagamaan.	Tradisi	 tahlilan	 terbukti	
menjadi	 wadah	 internalisasi	 nilai-nilai	 moderasi	 yang	 kontekstual	 dengan	 budaya	
lokal	tanpa	mengurangi	substansi	ajaran	Islam.	Dengan	demikian,	kegiatan	pengabdian	
ini	 menegaskan	 bahwa	 pelestarian	 tradisi	 keagamaan	 lokal	 dapat	 menjadi	 strategi	
efektif	 dalam	memperkuat	 moderasi	 beragama	 dan	 membangun	 harmoni	 sosial	 di	
lingkungan	masyarakat.	
	
Kata	 Kunci:	 Majlis	 Taklim,	 Moderasi	 beragama,	 pengabdian	 masyarakat,	 tahlilan,	
tradisi	Islam	
	



Agus	Hermanto.	Sosialisasi	Nilai-Nilai	Moderasi	Beragama	.	.	.	.	. 

 
 
 

220 

Abstract:	 This	 community	 service	 program	 was	 carried	 out	 at	 Majlis	 Taklim	
Baiturrahmah	with	a	focus	on	instilling	the	values	of	religious	moderation	through	the	
tradition	 of	 tahlilan.	 The	 program	 aims	 to	 strengthen	 the	 congregation’s	 religious	
understanding	so	that	they	become	more	inclusive,	tolerant,	and	balanced	in	practicing	
Islamic	teachings	within	a	plural	society.	The	tahlilan	tradition,	as	one	of	the	religious	
practices	deeply	rooted	 in	 Indonesian	Muslim	communities,	 is	positioned	not	only	as	a	
spiritual	ritual	but	also	as	an	educational	medium	for	cultivating	values	of	togetherness,	
respect	 for	 differences,	 and	 ukhuwah	 Islamiyah	 (Islamic	 brotherhood).	 The	
implementation	 method	 employed	 a	 participatory–educational	 approach	 through	
interactive	sermons,	discussions	on	religious	moderation,	and	reflective	practice	within	
regular	 tahlilan	 activities.	 Participants	 were	 actively	 engaged	 in	 understanding	 the	
meaning	of	tahlilan	from	theological	and	social	perspectives	and	relating	it	to	moderate	
attitudes	in	everyday	life.	Evaluation	was	conducted	through	observation,	interviews,	and	
participants’	reflections	on	the	delivered	materials.	The	results	indicate	an	increase	in	the	
congregation’s	 understanding	 of	 religious	 moderation,	 especially	 in	 the	 aspects	 of	
tasamuh	(tolerance),	tawazun	(balance),	and	ta‘adul	(justice),	as	reflected	in	changes	in	
their	 perspectives	 and	 attitudes	 toward	 differences	 in	 religious	 practice.	 The	 tahlilan	
tradition	 has	 proven	 to	 be	 a	 medium	 for	 internalizing	 moderation	 values	 that	 are	
contextual	to	local	culture	without	diminishing	the	substance	of	Islamic	teachings.	Thus,	
this	community	service	activity	affirms	that	preserving	local	religious	traditions	can	be	
an	effective	strategy	to	strengthen	religious	moderation	and	build	social	harmony	within	
the	community.	

	
Keywords:	Community	 service,	 Islamic	 tradition,	Majlis	Taklim,	Religious	moderation,	
Tahlilan	
	
PENDAHULUAN	

Moderasi	 beragama	 merupakan	 salah	 satu	 agenda	 strategis	 pemerintah	
Indonesia	dalam	membangun	kehidupan	keagamaan	yang	toleran,	adil,	dan	seimbang	
di	tengah	kemajemukan	masyarakat.	Kementerian	Agama	RI	merumuskan	moderasi	
beragama	 sebagai	 cara	 beragama	 yang	 menempatkan	 sikap	 adil	 dan	 berimbang	
antara	pemahaman	teks	dan	konteks,	sehingga	umat	terhindar	dari	sikap	berlebihan	
(ekstrem)	 maupun	 sikap	 meremehkan	 ajaran	 agama	 (Parwanto	 et	 al.,	 2025).	
Kebijakan	moderasi	beragama	menekankan	empat	indikator	utama,	yaitu	komitmen	
kebangsaan,	toleransi,	anti-kekerasan,	dan	akomodatif	terhadap	budaya	lokal,	yang	
diharapkan	menjadi	kerangka	penguatan	kerukunan	dan	pencegahan	radikalisme	di	
tingkat	 akar	 rumput	 (Munif	 et	 al.,	 2023).	 Dalam	 konteks	 ini,	 penguatan	moderasi	
beragama	tidak	hanya	menjadi	tanggung	jawab	negara,	tetapi	juga	menuntut	peran	
aktif	lembaga-lembaga	keagamaan	nonformal	di	masyarakat.	

Majlis	 taklim	 sebagai	 lembaga	 pendidikan	 keagamaan	 berbasis	 komunitas	
memiliki	posisi	 strategis	dalam	sosialisasi	nilai-nilai	moderasi	beragama.	Berbagai	
penelitian	menunjukkan	bahwa	majlis	taklim	berperan	bukan	hanya	sebagai	tempat	



EduImpact:	Jurnal	Pengabdian	dan	Inovasi	Pendidikan	Masyarakat,	Vol.	2	(2),	2025	
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index	
 
 

	
 
 

221 

pengajian,	 tetapi	 juga	 sebagai	 ruang	 dialog,	 pembinaan	 karakter	 religius,	 dan	
penguatan	sikap	toleran	di	tengah	masyarakat	yang	majemuk.	(Rodiyah	et	al.,	2024),	
misalnya,	menemukan	bahwa	kegiatan	majelis	taklim	berkontribusi	signifikan	dalam	
meningkatkan	 pemahaman	 keagamaan	 dan	 kesadaran	 sosial	 jamaah.	 Penelitian	
pengabdian	Rohmah	et	 al.	 (2023)	di	Kota	Panyabungan	 juga	menunjukkan	bahwa	
penguatan	nilai-nilai	moderasi	beragama	dalam	majelis	 taklim	mampu	mendorong	
sikap	saling	menghargai	dan	mengurangi	potensi	konflik	antar	kelompok	keagamaan.	
Temuan	 ini	 menegaskan	 bahwa	majlis	 taklim	merupakan	 salah	 satu	 kanal	 efektif	
untuk	mengarusutamakan	moderasi	beragama	di	tingkat	komunitas.		

Sejumlah	program	pengabdian	dan	penelitian	telah	menggarisbawahi	peran	
majlis	 taklim	 sebagai	 agen	 moderasi	 beragama.	 Rodiyah	 et	 al.	 (2024)	 melalui	
pendampingan	 moderasi	 beragama	 di	 Majelis	 Taklim	 Nurul	 Hikmah	 Kludan	
Tanggulangin	Sidoarjo	menunjukkan	bahwa	kegiatan	kajian	keagamaan,	aksi	sosial,	
dan	pelatihan	keterampilan	yang	inklusif	dapat	meningkatkan	pemahaman	jamaah	
mengenai	 toleransi	 dan	 penghargaan	 terhadap	 perbedaan.	 Masitoh	 et	 al.	 (2023)	
menegaskan	pentingnya	peran	perempuan	dalam	menanamkan	nilai-nilai	moderasi	
beragama	di	lingkungan	keluarga	melalui	aktivitas	majlis	taklim	desa	Negeri	Ulangan,	
Pesawaran,	yang	terbukti	memperkuat	sikap	religius	sekaligus	moderat	antaranggota	
keluarga.	 Sementara	 itu,	 (Rizkiyah,	 2023)	 menunjukkan	 bahwa	 Majelis	 Taklim	
Rumah	 Moderasi	 Beragama	 KUA	 Kecamatan	 Tongas	 berfungsi	 sebagai	 media	
aktualisasi	moderasi	beragama,	baik	sebagai	lembaga	pendidikan	nonformal	maupun	
sebagai	mediator	konflik	keagamaan	di	masyarakat.	

Di	 sisi	 lain,	 tradisi	 tahlilan	 sebagai	 salah	 satu	 praktik	 keagamaan	 yang	
mengakar	dalam	masyarakat	Muslim	Nusantara	juga	memiliki	potensi	besar	sebagai	
media	 internalisasi	 moderasi	 beragama.	 Warisno	 (2017)	 menggambarkan	 tradisi	
tahlilan	 sebagai	 sarana	 efektif	 untuk	 menyambung	 silaturahmi,	 memperkuat	
ukhuwah	 Islamiyah,	 dan	menumbuhkan	 rasa	 kebersamaan	 di	 tengah	masyarakat.	
Mas’ar	 dan	 Syamsuatir	 (2017)	 menegaskan	 bahwa	 tahlilan	 merupakan	 bentuk	
akulturasi	agama	dan	budaya	khas	Islam	Nusantara	yang	sarat	nilai	kearifan	 lokal,	
serta	 dapat	 dipahami	 sebagai	 “syariat	 yang	 ditradisikan”	 yang	 bertujuan	
menumbuhkan	simpati	dan	empati	kepada	keluarga	yang	sedang	berduka.	

Dengan	karakter	yang	inklusif,	partisipatif,	dan	berpusat	pada	doa	bersama,	
tradisi	 tahlilan	 sesungguhnya	 sejalan	 dengan	 prinsip	 moderasi	 beragama	 yang	
menghargai	 budaya	 lokal	 selama	 tidak	 bertentangan	 dengan	 ajaran	 pokok	 Islam	
(Rodiyah	et	al.,	2024).	Majlis	Taklim	Baiturrahmah	sebagai	salah	satu	majlis	taklim	di	
Kota	Bandar	Lampung	menyelenggarakan	berbagai	kegiatan	keagamaan	rutin	seperti	
pengajian,	tahsin	Al-Qur’an,	dzikir,	dan	tahlilan.	Berdasarkan	observasi	awal,	majlis	
taklim	ini	memiliki	potensi	yang	besar	sebagai	ruang	pembinaan	moderasi	beragama,	
namun	 belum	 ada	 kajian	 pengabdian	 yang	 secara	 khusus	menyoroti	 pemanfaatan	
tradisi	 tahlilan	 sebagai	 media	 penanaman	 nilai	 moderasi	 di	 lingkungan	 majlis	
tersebut.	Kajian-kajian	sebelumnya	lebih	banyak	berfokus	pada	penguatan	moderasi	
beragama	 melalui	 pengembangan	 program	 majlis	 taklim	 secara	 umum,	 peran	



Agus	Hermanto.	Sosialisasi	Nilai-Nilai	Moderasi	Beragama	.	.	.	.	. 

 
 
 

222 

perempuan,	 atau	 pembentukan	 “rumah	 moderasi”	 di	 bawah	 lembaga	 formal	
keagamaan	(Munif	et	al.,	2023;	Parwanto	et	al.,	2025;	Rodiyah	et	al.,	2024;	Rohmah	et	
al.,	 2023),	 dan	 belum	menyentuh	 secara	 spesifik	 analisis	 tahlilan	 di	Majlis	 Taklim	
Baiturrahmah	sebagai	metode	internalisasi	moderasi	beragama.	

Berdasarkan	 kesenjangan	 tersebut,	 kegiatan	 pengabdian	 masyarakat	 	 ini	
dirancang	untuk	mengintegrasikan	tradisi	keagamaan	lokal	dengan	agenda	moderasi	
beragama	 nasional.	 Program	 ini	 bertujuan	 menginternalisasikan	 nilai	 tasamuh	
(toleransi),	tawazun	(keseimbangan),	dan	ta’adul	(keadilan)	ke	dalam	kesadaran	dan	
praktik	keberagamaan	 jamaah	melalui	pendekatan	partisipatif-edukatif	yang	dekat	
dengan	 kultur	 mereka.	 Melalui	 pengajian	 interaktif,	 diskusi	 nilai	 moderasi,	 dan	
refleksi	 atas	 praktik	 tahlilan	 rutin,	 pengabdian	 ini	 diharapkan	 dapat	memperkuat	
sikap	 moderat,	 toleran,	 dan	 cinta	 damai,	 sekaligus	 melestarikan	 tradisi	 Islam	
Nusantara	 yang	 sarat	 nilai	 kemanusiaan	 dan	 kebersamaan	 di	 lingkungan	 Majlis	
Taklim	Baiturrahmah.	

	
METODE	

Metode	pengabdian	masyarakat	dalam	kegiatan	ini	menggunakan	pendekatan	
deskriptif	kualitatif	dengan	model	partisipatif-edukatif.	Pendekatan	ini	dipilih	karena	
memungkinkan	 jamaah	tidak	hanya	menjadi	objek	sasaran,	 tetapi	sekaligus	subjek	
yang	 terlibat	 aktif	 dalam	 setiap	 rangkaian	 kegiatan.	 Pengabdian	 dilaksanakan	 di	
Majlis	 Taklim	 Baiturrahmah	 Jalan	 Karet	 Gg.	 Masjid	 No.	 79	 Sumberejo,	 Kemiling,	
Bandar	 Lampung,	 dengan	 sasaran	 jamaah	 laki-laki	 dan	 perempuan	 yang	 rutin	
mengikuti	 kegiatan	 majlis	 taklim.	 Pemilihan	 subjek	 dilakukan	 secara	 purposif	
berdasarkan	 keaktifan	 hadir	 dalam	 pengajian,	 tahlilan,	 dan	 kesiapan	 mereka	
mengikuti	diskusi	moderasi	beragama.	

Tahap	persiapan	diawali	dengan	koordinasi	intensif	bersama	pimpinan	majlis	
taklim	 dan	 pengurus	 yayasan	 untuk	menyepakati	 tujuan,	 bentuk	 kegiatan,	 jadwal	
pelaksanaan,	 serta	 pembagian	 peran	 antara	 tim	 pengabdi,	 ustadz/ustadzah,	 dan	
pengurus.	 Pada	 tahap	 ini	 dilakukan	 pula	 pemetaan	 kebutuhan	 (need	 assessment)	
melalui	wawancara	informal	dan	obrolan	kelompok	kecil	dengan	beberapa	jamaah	
kunci.	Pemetaan	kebutuhan	difokuskan	pada	 identifikasi	 tingkat	pemahaman	awal	
tentang	moderasi	 beragama,	 pandangan	 terhadap	 tradisi	 tahlilan,	 serta	 persoalan	
yang	muncul	di	lapangan	seperti	sikap	eksklusif,	prasangka	terhadap	perbedaan,	atau	
pengaruh	 informasi	 digital	 yang	 cenderung	 ekstrem.	 Hasil	 need	 assessment	
kemudian	 dijadikan	 dasar	 menyusun	 materi	 pengajian	 tematik,	 panduan	 diskusi,	
serta	lembar	refleksi	jamaah.	

Tahap	pelaksanaan	dilakukan	dengan	mengintegrasikan	program	pengabdian	
ke	 dalam	 kegiatan	 rutin	 Majlis	 Taklim	 Baiturrahmah	 agar	 tidak	 terasa	 sebagai	
kegiatan	 yang	 “asing”	 bagi	 jamaah.	 Kegiatan	 inti	 dikemas	 dalam	bentuk	 pengajian	
interaktif,	pendampingan	tahlilan,	dan	diskusi	reflektif.	Pada	sesi	pengajian	interaktif,	
tim	pengabdi	bersama	narasumber	majlis	menyampaikan	materi	mengenai	konsep	
moderasi	 beragama,	 landasan	Qur’ani	 dan	hadits,	 serta	 urgensinya	dalam	konteks	



EduImpact:	Jurnal	Pengabdian	dan	Inovasi	Pendidikan	Masyarakat,	Vol.	2	(2),	2025	
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index	
 
 

	
 
 

223 

masyarakat	majemuk.	Penyampaian	dilakukan	secara	dialogis,	memberi	ruang	tanya	
jawab,	 klarifikasi,	 dan	 curah	 pendapat	 sehingga	 jamaah	 dapat	mengaitkan	materi	
dengan	 pengalaman	 keseharian	 mereka,	 khususnya	 dalam	 menyikapi	 perbedaan	
praktik	keagamaan	di	lingkungan	sekitar.	

Pendampingan	 tradisi	 tahlilan	 dilakukan	 dengan	 tetap	 mempertahankan	
format	ritual	yang	biasa	dijalankan	jamaah,	namun	disertai	penjelasan	makna	bacaan,	
tata	 cara,	 dan	 nilai	 sosial	 yang	 dikandungnya.	 Setelah	 tahlilan,	 jamaah	 diajak	
melakukan	 refleksi	 singkat	 dipandu	 fasilitator.	Melalui	 pertanyaan	 pemandu	 yang	
sederhana—misalnya	 tentang	 rasa	kebersamaan,	 pengalaman	mendoakan	 sesama,	
atau	 hubungan	 tahlilan	 dengan	 ukhuwah—jamaah	 diarahkan	 melihat	 tradisi	 ini	
sebagai	media	internalisasi	nilai	tasamuh	(toleransi),	tawazun	(keseimbangan),	dan	
ta’adul	 (keadilan),	 bukan	 sekadar	 rutinitas	 seremonial.	 Pada	beberapa	pertemuan,	
refleksi	juga	dihubungkan	dengan	isu	aktual	seperti	ujaran	kebencian	di	media	sosial	
dan	sikap	terhadap	kelompok	yang	berbeda	amaliah.	

Untuk	memperdalam	pemahaman	dan	menangkap	dinamika	perubahan	sikap	
jamaah,	digunakan	beberapa	teknik	pengumpulan	data,	yakni	observasi	partisipatif,	
wawancara	mendalam,	 dan	 dokumentasi.	 Observasi	 partisipatif	 dilakukan	 dengan	
cara	tim	pengabdi	ikut	hadir	dalam	pengajian,	tahlilan,	dan	diskusi,	sambil	mencatat	
pola	 interaksi,	 partisipasi	 jamaah,	 serta	 respon	mereka	 terhadap	materi	moderasi	
beragama.	Wawancara	mendalam	dilakukan	kepada	pimpinan	majlis,	pengurus,	dan	
beberapa	jamaah	yang	dianggap	representatif	guna	menggali	lebih	jauh	pemaknaan	
mereka	terhadap	tahlilan	dan	nilai	moderasi	yang	dirasakan.	Dokumentasi	dilakukan	
melalui	pencatatan	kegiatan,	foto,	serta	pengumpulan	dokumen	profil	majlis	taklim,	
jadwal	kegiatan,	dan	bahan	kajian	yang	digunakan.	

Data	 yang	 terkumpul	 kemudian	 dianalisis	 secara	 kualitatif	 melalui	 tahapan	
reduksi	 data,	 penyajian	 data,	 dan	 penarikan	 kesimpulan.	 Reduksi	 data	 dilakukan	
dengan	memilah	informasi	yang	relevan	dengan	tujuan	pengabdian,	khususnya	yang	
berkaitan	 dengan	 perubahan	 pengetahuan,	 sikap,	 dan	 praktik	moderasi	 beragama	
jamaah.	 Penyajian	 data	 dilakukan	 dalam	 bentuk	 narasi	 deskriptif	 yang	
menggambarkan	proses	dan	hasil	internalisasi	nilai	moderasi	melalui	tradisi	tahlilan.	
Selanjutnya,	kesimpulan	ditarik	secara	bertahap	dan	diverifikasi	melalui	konfirmasi	
ulang	kepada	pengurus	dan	 jamaah	kunci,	sehingga	temuan	yang	diperoleh	benar-
benar	mencerminkan	kondisi	nyata	di	Majlis	Taklim	Baiturrahmah.	Dengan	metode	
ini,	kegiatan	pengabdian	 tidak	hanya	menghasilkan	peningkatan	kapasitas	 jamaah,	
tetapi	 juga	 menyediakan	 gambaran	 komprehensif	 mengenai	 efektivitas	 tradisi	
tahlilan	sebagai	media	penanaman	moderasi	beragama.	

	
HASIL	DAN	PEMBAHASAN	
1.	Dinamika	Pelaksanaan	Kegiatan	

Kegiatan	pengabdian	dilaksanakan	selama	beberapa	kali	pertemuan	rutin	Majlis	
Taklim	Baiturrahmah	yang	bertepatan	dengan	jadwal	tahsin,	pengajian	dan	tahlilan.	
Seluruh	 jamaah—sekitar	 30	 orang	 (10	 laki-laki	 dan	 20	 perempuan)—dilibatkan	



Agus	Hermanto.	Sosialisasi	Nilai-Nilai	Moderasi	Beragama	.	.	.	.	. 

 
 
 

224 

melalui	pengajian	tematik	moderasi	beragama,	diskusi	kelompok	kecil,	 tanya	 jawab,	
dan	 refleksi	 setelah	 rangkaian	 tahlilan.	 Pola	 partisipatif	 ini	 membuat	 jamaah	 tidak	
hanya	 menjadi	 pendengar,	 tetapi	 juga	 aktor	 yang	 menceritakan	 pengalaman	
keberagamaan	 mereka,	 mengemukakan	 pertanyaan,	 dan	 mendiskusikan	 praktik	
keagamaan	yang	beragam	di	lingkungan	sekitar.	

Hasil	observasi	menunjukkan	bahwa	suasana	majlis	taklim	relatif	kondusif	dan	
cair;	 jamaah	 sudah	 terbiasa	 dengan	 tradisi	 tahlilan,	 yasinan,	 dan	 dzikir	 bersama	
sehingga	 penyampaian	materi	 moderasi	 beragama	mudah	 diintegrasikan	 ke	 dalam	
rangkaian	acara.	Kondisi	ini	sejalan	dengan	karakter	majlis	taklim	yang	oleh	(Masitoh	
et	al.,	2023)	dipandang	sebagai	ruang	pembelajaran	Islam	yang	informal,	akrab,	dan	
dekat	dengan	keseharian	jamaah,	sehingga	efektif	untuk	internalisasi	nilai	keagamaan.	
	
2.	Peningkatan	Pemahaman	Moderasi	Beragama	

Berdasarkan	wawancara	dan	refleksi	di	akhir	sesi,	mayoritas	 jamaah	mengaku	
baru	memahami	istilah	“moderasi	beragama”	secara	lebih	sistematis	setelah	mengikuti	
rangkaian	pengajian.	Sebelumnya,	mereka	hanya	mengenal	 istilah	“toleransi”	secara	
umum,	 tanpa	 menghubungkannya	 dengan	 konsep	 tasamuh,	 tawazun,	 dan	 ta’adul.	
Setelah	kegiatan,	 jamaah	dapat	menyebutkan	contoh	konkret	sikap	moderat,	seperti	
tidak	 mudah	 mengkafirkan	 amalan	 yang	 berbeda	 mazhab,	 menghormati	 pilihan	
organisasi	keagamaan	lain,	serta	tetap	menjaga	hubungan	baik	dengan	tetangga	yang	
berbeda	tradisi	keagamaan.	

Temuan	ini	mengonfirmasi	pandangan	(Fahri	&	Zainuri,	2020)	bahwa	moderasi	
beragama	 pada	 level	 akar	 rumput	 memerlukan	 penjelasan	 yang	 sederhana	 dan	
kontekstual	 agar	 tidak	 berhenti	 sebagai	 wacana	 elitis,	 tetapi	 menjadi	 etos	
keberagamaan	 sehari-hari.	 Demikian	 pula,	 (Siregar	 &	 Rohman,	 2023)	 menekankan	
bahwa	 moderasi	 beragama	 baru	 efektif	 jika	 diterjemahkan	 ke	 dalam	 sikap	 anti-
kekerasan,	penghargaan	terhadap	perbedaan,	dan	keterbukaan	dialog	antar	kelompok	
keagamaan—indikator	yang	mulai	 tampak	pada	perubahan	cara	pandang	 jamaah	di	
Majlis	Taklim	Baiturrahmah.	
	
3.	Revitalisasi	Tradisi	Tahlilan	sebagai	Media	Moderasi	

Sebelum	program,	 tahlilan	di	Majlis	Taklim	Baiturrahmah	umumnya	dipahami	
sebagai	rutinitas	doa	untuk	orang	yang	telah	meninggal	dan	sarana	berkumpul.	Setelah	
diberikan	penguatan	konseptual,	para	jamaah	mulai	memaknai	tahlilan	sebagai	ruang	
pembelajaran	 nilai	 kebersamaan,	 kepedulian	 sosial,	 dan	 penghormatan	 terhadap	
perbedaan	praktik	keagamaan.	Dalam	sesi	refleksi,	beberapa	jamaah	mengungkapkan	
bahwa	mereka	tidak	lagi	mudah	menilai	negatif	kelompok	yang	tidak	melaksanakan	
tahlilan,	maupun	sebaliknya—mereka	juga	belajar	menjelaskan	praktik	tahlilan	secara	
santun	dan	argumentatif	ketika	dipertanyakan	pihak	lain.	

Temuan	 ini	 menguatkan	 hasil	 penelitian	 Aini	 dan	 Ribawati	 (2025)	 yang	
menunjukkan	bahwa	tahlilan	dan	yasinan	bukan	sekadar	ritual	kematian,	melainkan	
tradisi	 keagamaan	 yang	 sarat	 nilai	 sosial,	 solidaritas,	 dan	 pengikat	 hubungan	



EduImpact:	Jurnal	Pengabdian	dan	Inovasi	Pendidikan	Masyarakat,	Vol.	2	(2),	2025	
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index	
 
 

	
 
 

225 

antarwarga.	Selain	itu,	tahlilan	berfungsi	sebagai	sarana	menyambung	silaturahmi	dan	
memperkokoh	 jaringan	 sosial	 di	 masyarakat	 desa.	 Dalam	 konteks	 pengabdian	 ini,	
fungsi	sosial	tersebut	diperkaya	dengan	muatan	moderasi	beragama,	sehingga	tahlilan	
menjadi	wahana	 internalisasi	 nilai	 tasamuh,	 tawazun,	 dan	 ta’adul	 secara	 alami	 dan	
berkelanjutan.	

Selain	 itu,	 penekanan	 bahwa	 tahlilan	merupakan	 bagian	 dari	 khazanah	 Islam	
Nusantara	 yang	 tidak	 bertentangan	 dengan	 prinsip	 tauhid	 membuat	 jamaah	 lebih	
percaya	 diri	 menjalankan	 tradisi	 ini.	 Hal	 ini	 sejalan	 dengan	 Rodin	 (2013)	 yang	
menggambarkan	 tahlilan	 sebagai	 bentuk	 akulturasi	 agama	 dan	 budaya	 khas	 Islam	
Nusantara	yang	justru	menguatkan	identitas	keislaman	dan	keindonesiaan	sekaligus.	
	
4.	Penguatan	Peran	Majlis	Taklim	dan	Jamaah	Perempuan	

Kegiatan	pengabdian	juga	berdampak	pada	penguatan	peran	kelembagaan	Majlis	
Taklim	Baiturrahmah.	Pengurus	mulai	menyusun	agenda	pengajian	tematik	moderasi	
beragama	secara	berkala	dan	memasukkannya	ke	dalam	kalender	kegiatan.	Beberapa	
jamaah	perempuan	yang	sebelumnya	hanya	hadir	sebagai	peserta	pasif	kini	 terlibat	
sebagai	fasilitator	diskusi	kecil	dan	koordinator	kegiatan	sosial,	seperti	penggalangan	
sedekah	dan	kunjungan	kepada	tetangga	yang	sakit.	

Penguatan	 peran	perempuan	 ini	 sejalan	 dengan	 temuan	Masitoh	 et	 al.	 (2023)	
yang	 menunjukkan	 bahwa	 majelis	 taklim	 dapat	 menjadi	 ruang	 strategis	 bagi	
perempuan	 dalam	 menanamkan	 nilai	 moderasi	 beragama	 di	 lingkungan	 keluarga	
melalui	 penguatan	 pengetahuan	 dan	 kepemimpinan	 sosial	 mereka.	 Demikian	 pula,		
Siregar	dan	Rohman	(2023)	menegaskan	bahwa	majelis	taklim	di	daerah	Panyabungan	
mampu	menjadi	wahana	penguatan	nilai	moderasi	 dengan	melibatkan	 aktif	 ibu-ibu	
sebagai	agen	penyebar	pesan	toleransi	dan	kerukunan	di	komunitasnya.	
	
5.	Dampak	Sosial	dan	Kohesi	Komunitas	

Secara	sosial,	pengabdian	ini	memperlihatkan	peningkatan	kohesi	di	lingkungan	
jamaah.	 Frekuensi	 saling	 berkunjung	 antar	 anggota	 meningkat,	 terutama	 dalam	
momen	tahlilan	keluarga	jamaah,	kelahiran,	dan	sakit.	Sikap	saling	membantu	dalam	
bentuk	tenaga	dan	materi	tampak	lebih	terorganisasi	melalui	inisiatif	kotak	infak	dan	
jadwal	kunjungan	yang	dikoordinasikan	pengurus.	

Hasil	ini	sejalan	dengan	penelitian	(Aini	&	Ribawati,	2025)	yang	menilai	tradisi	
tahlilan	sebagai	media	efektif	untuk	mempererat	hubungan	sosial	dan	menumbuhkan	
solidaritas	antar	warga.	Mereka	mencatat	bahwa	melalui	tahlilan,	nilai	gotong	royong,	
empati,	dan	kepedulian	dapat	terus	dipelihara	di	tengah	perubahan	sosial.	Pada	titik	
ini,	tradisi	tahlilan	di	Majlis	Taklim	Baiturrahmah	tidak	hanya	berfungsi	sebagai	ritus	
keagamaan,	 tetapi	 juga	 sebagai	 instrumen	 penguatan	modal	 sosial	 komunitas	 yang	
selaras	dengan	semangat	moderasi	beragama.	

Di	sisi	lain,	dari	sudut	pandang	pendidikan	keagamaan,	pola	pembelajaran	yang	
memadukan	 tradisi	 lokal,	 kajian	 kitab	 klasik,	 dan	 nilai	 moderasi	 beragama	
sebagaimana	 diterapkan	 dalam	 pengabdian	 ini	 sejalan	 dengan	 pandangan	 Nugraha	



Agus	Hermanto.	Sosialisasi	Nilai-Nilai	Moderasi	Beragama	.	.	.	.	. 

 
 
 

226 

(2020)	bahwa	majlis	 taklim	 idealnya	mengaktualisasikan	visi	 Islam	 transformatif—
yakni	 Islam	 yang	 mampu	 mengubah	 cara	 berpikir	 dan	 bertindak	 jamaah	 menuju	
kehidupan	yang	lebih	adil,	damai,	dan	humanis.faiumbandung.id	

	
6.	Sintesis	

Secara	 keseluruhan,	 hasil	 pengabdian	 menunjukkan	 bahwa	 pemahaman	
konseptual	 jamaah	 tentang	 moderasi	 beragama	 meningkat,	 yang	 tampak	 dari	
kemampuan	 mereka	 menjelaskan	 indikator-indikator	 moderasi	 serta	 memberikan	
contoh	 konkret	 praktiknya	 dalam	 kehidupan	 sehari-hari.	 Tradisi	 tahlilan	 pun	
mengalami	revitalisasi	makna,	tidak	lagi	dipandang	sekadar	sebagai	ritual	doa,	tetapi	
sebagai	 media	 pendidikan	 nilai	 kebersamaan,	 toleransi,	 dan	 sikap	 anti	 kekerasan.	
Bersamaan	dengan	 itu,	peran	kelembagaan	Majlis	Taklim	Baiturrahmah	dan	 jamaah	
perempuan	 semakin	 menguat	 sehingga	 majlis	 taklim	 berfungsi	 sebagai	 pusat	
pembinaan	 moderasi	 beragama	 yang	 berkelanjutan.	 Kohesi	 sosial	 komunitas	 juga	
bertambah	kuat,	ditandai	dengan	meningkatnya	intensitas	silaturahmi,	gotong	royong,	
dan	kepedulian	 sosial	di	 antara	 jamaah.	Temuan-temuan	 ini	mengafirmasi	berbagai	
penelitian	sebelumnya	tentang	pentingnya	majlis	taklim	dan	tradisi	keagamaan	lokal,	
khususnya	tahlilan,	sebagai	medium	efektif	penanaman	nilai	moderasi	beragama	dan	
penguatan	 Islam	 wasathiyah	 di	 tingkat	 akar	 rumput.	 Dengan	 demikian,	 kegiatan	
pengabdian	 di	Majlis	 Taklim	Baiturrahmah	 dapat	 dipandang	 sebagai	model	 praktik	
moderasi	beragama	berbasis	budaya	lokal	yang	layak	direplikasi	di	majlis	taklim	lain	
dengan	penyesuaian	konteks	masing-masing.	
	
SIMPULAN	

Berdasarkan	 rangkaian	 pelaksanaan	 dan	 hasil	 evaluasi	 program	 pengabdian,	
dapat	 disimpulkan	 bahwa	 sosialisasi	 nilai-nilai	 moderasi	 beragama	 melalui	 tradisi	
tahlilan	di	Majlis	Taklim	Baiturrahmah	berlangsung	efektif	dan	berdampak	nyata	pada	
peningkatan	 kapasitas	 keagamaan	 jamaah.	 Pemahaman	 konseptual	mereka	 tentang	
moderasi	beragama—terutama	terkait	tasamuh	(toleransi),	tawazun	(keseimbangan),	
dan	 ta’adul	 (keadilan)—menjadi	 lebih	 terstruktur	 dan	 aplikatif	 dalam	 kehidupan	
sehari-hari.	Tradisi	tahlilan	yang	semula	dipahami	sebatas	ritual	doa	untuk	orang	yang	
telah	 meninggal,	 mengalami	 revitalisasi	 makna	 menjadi	 media	 pendidikan	 nilai	
kebersamaan,	 penghargaan	 terhadap	 perbedaan,	 dan	 penanaman	 sikap	 anti	
kekerasan.	Hal	ini	tampak	dari	perubahan	cara	pandang	jamaah	yang	tidak	lagi	mudah	
menyalahkan	perbedaan	praktik	keagamaan,	lebih	terbuka	berdialog,	serta	lebih	siap	
menjelaskan	praktik	tahlilan	secara	santun	dan	argumentatif.	

Selain	 itu,	 program	 ini	 memperkuat	 peran	 kelembagaan	 Majlis	 Taklim	
Baiturrahmah	 sebagai	 pusat	 pembinaan	 moderasi	 beragama	 yang	 berkelanjutan.	
Pengurus	mulai	mengintegrasikan	tema	moderasi	beragama	dalam	agenda	pengajian	
rutin,	 sementara	 jamaah—khususnya	 kelompok	 perempuan—bertransformasi	 dari	
peserta	 pasif	 menjadi	 motor	 penggerak	 berbagai	 kegiatan	 keagamaan	 dan	 sosial.	
Dampak	 sosialnya	 tampak	 pada	meningkatnya	 kohesi	 komunitas	melalui	 intensitas	



EduImpact:	Jurnal	Pengabdian	dan	Inovasi	Pendidikan	Masyarakat,	Vol.	2	(2),	2025	
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index	
 
 

	
 
 

227 

silaturahmi,	 gotong	 royong,	 dan	 kepedulian	 terhadap	 sesama	 jamaah	 maupun	
masyarakat	sekitar.	Dengan	demikian,	pengabdian	ini	menegaskan	bahwa	pelestarian	
tradisi	keagamaan	lokal	seperti	tahlilan,	apabila	dikemas	secara	partisipatif-edukatif,	
dapat	 menjadi	 strategi	 efektif	 untuk	 mengoperasionalkan	 moderasi	 beragama	 di	
tingkat	akar	 rumput	dan	 layak	direplikasi	di	majlis	 taklim	 lain	dengan	penyesuaian	
konteks	lokal	masing-masing.	
	
DAFTAR	PUSTAKA	
Aini,	 A.	 Q.,	 &	 Ribawati,	 E.	 (2025).	 Tradisi	 Tahlilan	 Sebagai	 Kearifan	 Lokal	 Islam	

Nusantara:	 Perspektif	 Historis	 dan	 Nilai	 Sosial	 Budaya	 Masyarakat	 Jawa.	
Triwikrama:	Jurnal	Ilmu	Sosial,	9(9),	81–90.	

Fahri,	M.,	&	Zainuri,	A.	(2020).	Moderasi	Beragama	di	Indonesia.	Intizar,	25(2),	95–100.	
https://doi.org/10.9963/c7tzd416	

Mas’ar,	 A.,	 &	 Syamsuatir,	 S.	 (2017).	 Tradisi	 Tahlilan:	 Potret	 Akulturasi	 Agama	 dan	
Budaya	Khas	Islam	Nusantara.	Kontekstualita	Jurnal	Penelitian	Sosial	Keagamaan,	
32(1),	 78–5.	 https://e-
journal.lp2m.uinjambi.ac.id/ojp/index.php/Kontekstualita/article/view/31	

Masitoh,	D.,	Ramadhani,	S.	A.,	&	Sari,	F.	 (2023).	Penguatan	Peran	Perempuan	dalam	
Penanaman	Nilai-nilai	Moderasi	Beragama	pada	Keluarga	di	Majelis	Taklim	Desa	
Negeri	Ulangan,	Kabupaten	Pesawaran.	DEDIKASI:	Jurnal	Pengabdian	Masyarakat,	
5(1),	41.	https://doi.org/10.32332/d.v5i1.6235	

Munif,	M.,	Qomar,	M.,	&	Aziz,	A.	(2023).	Kebijakan	Moderasi	Beragama	di	 Indonesia.	
Journal	Dirasah,	6(2),	417–430.	https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah	

Nugraha,	F.	(2020).	Majlis	Taklim	dan	Aktualisasi	Visi	Islam	Transformatif.	Fastabiq:	
Jurnal	Studi	Islam,	1(1),	42–60.	https://doi.org/10.47281/fas.v1i1.5	

Parwanto,	 W.,	 Parayogi,	 O.,	 &	 Antika,	 Y.	 (2025).	 Kebijakan	 Moderasi	 Beragama	 di	
Indonesa:	 Studi	 atas	 Keberadaan,	 Peluang	 Dan	 Tantangan	 Serta	 Tawaran	
Kebijakan	 Ke	 Depan.	 Journal	 of	 Religious	 Policy,	 4(1),	 156–180.	
https://doi.org/10.31330/repo.v4i1.90	

Rizkiyah,	 F.	 N.	 (2023).	 Majelis	 Taklim	 Rumah	Moderasi	 Beragama	 KUA	 Kecamatan	
Tongas	 sebagai	 Upaya	 Aktualisasi	 Moderasi	 Beragama.	 Al-Jadwa:	 Jurnal	 Studi	
Islam,	2(2),	170–185.	https://doi.org/10.38073/aljadwa.v2i2.961	

Rodin,	R.	 (2013).	RADISI	TAHLILAN	DAN	YASINAN.	 IBDA` :	 Jurnal	Kajian	 Islam	Dan	
Budaya,	11(1),	76–87.	https://doi.org/10.24090/ibda.v11i1.69	

Rodiyah,	S.	K.,	Yuliastutik,	Y.,	&	Sulaiman,	S.	(2024).	Pendampingan	Moderasi	Beragama	
di	Majelis	Taklim	Nurul	Hikmah	Kludan	Tanggulangin	Sidoarjo.	Ta’awun:	 Jurnal	
Pengabdian	 ,	 3(2),	 89–100.	
https://ejournal.uluwiyah.ac.id/index.php/taawun/article/view/219	

Rohmah,	N.	S.,	Thahir,	A.	H.,	Muwaffiqillah,	Moh.,	&	Muttaqin,	Z.	(2023).	Tradisi	Tahlilan	
sebagai	Akulturasi	Budaya	dan	Agama.	Conference	on	Islamic	Civilization	(CIC)	,	29,	
86–92.	https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view/1796	

Siregar,	 I.	S.,	&	Rohman,	R.	 (2023).	Penguatan	Nilai-Nilai	Moderasi	Beragama	Dalam	
Majelis	 Taklim	 di	 Kota	 Panyabungan.	 Al-Hikmah:	 Jurnal	 Agama	 Dan	 Ilmu	
Pengetahuan,	 20(2),	 176–191.	 https://doi.org/10.25299/al-
hikmah:jaip.2023.vol20(2).13488	



Agus	Hermanto.	Sosialisasi	Nilai-Nilai	Moderasi	Beragama	.	.	.	.	. 

 
 
 

228 

Warisno,	A.	(2017).	Tradisi	Tahlilan	Upaya	Menyambung	Silaturahmi	Authors.	Ri’ayah:	
Jurnal	 Sosial	 Dan	 Keagamaan,	 2(2),	 1–11.	 https://e-
journal.lp2m.uinjambi.ac.id/ojp/index.php/Kontekstualita/article/view/31	

	 
 
 


