Edulmpact: Jurnal Pengabdian dan Inovasi Pendidikan Masyarakat, Vol. 2 (2), 2025
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index

y 7 JURNAL
| ]DUJ[MP) ACT PENGABDIAN DAN
EJ [ (J INOVASI MASYARAKAT

SOSIALISASI NILAI-NILAI MODERASI BERAGAMA MELALUI TRADISI
TAHLILAN DI MAJELIS TAKLIM BAITURRAHMAH: PROGRAM
PENGABDIAN KEPADA MASYARAKAT

Agus Hermanto

Universitas Islam Negeri Raden Intan Lampung
e-mail: "gusher.sulthani@radenintan.ac.id

Abstrak: Kegiatan pengabdian kepada masyarakat ini dilaksanakan di Majlis Taklim
Baiturrahmah dengan fokus pada penanaman nilai-nilai moderasi beragama melalui
pendekatan tradisi tahlilan. Program ini bertujuan memperkuat pemahaman
keagamaan jamaah agar lebih inklusif, toleran, dan seimbang dalam menjalankan
ajaran Islam di tengah masyarakat yang majemuk. Tradisi tahlilan, sebagai salah satu
praktik keagamaan yang telah mengakar dalam masyarakat Muslim Indonesia,
diposisikan bukan hanya sebagai ritual spiritual, tetapi juga sebagai media edukatif
untuk menanamkan nilai kebersamaan, penghormatan terhadap perbedaan, dan
ukhuwah Islamiyah. Metode pelaksanaan menggunakan pendekatan partisipatif-
edukatif melalui pengajian interaktif, diskusi nilai-nilai moderasi beragama, serta
praktik reflektif dalam kegiatan tahlilan rutin. Peserta dilibatkan secara aktif untuk
memahami makna tahlilan dari perspektif teologis dan sosial, serta mengaitkannya
dengan sikap moderat dalam kehidupan sehari-hari. Evaluasi dilakukan melalui
observasi, wawancara, dan refleksi jamaah terhadap materi yang disampaikan. Hasil
kegiatan menunjukkan adanya peningkatan pemahaman jamaah mengenai konsep
moderasi beragama, terutama dalam aspek tasamuh (toleransi), tawazun
(keseimbangan), dan ta’adul (keadilan), yang tampak dari perubahan cara pandang
dan sikap mereka terhadap perbedaan praktik keagamaan. Tradisi tahlilan terbukti
menjadi wadah internalisasi nilai-nilai moderasi yang kontekstual dengan budaya
lokal tanpa mengurangi substansi ajaran Islam. Dengan demikian, kegiatan pengabdian
ini menegaskan bahwa pelestarian tradisi keagamaan lokal dapat menjadi strategi
efektif dalam memperkuat moderasi beragama dan membangun harmoni sosial di
lingkungan masyarakat.

Kata Kunci: Majlis Taklim, Moderasi beragama, pengabdian masyarakat, tahlilan,
tradisi Islam

219



Agus Hermanto. Sosialisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama. . . ..

Abstract: This community service program was carried out at Majlis Taklim
Baiturrahmah with a focus on instilling the values of religious moderation through the
tradition of tahlilan. The program aims to strengthen the congregation’s religious
understanding so that they become more inclusive, tolerant, and balanced in practicing
Islamic teachings within a plural society. The tahlilan tradition, as one of the religious
practices deeply rooted in Indonesian Muslim communities, is positioned not only as a
spiritual ritual but also as an educational medium for cultivating values of togetherness,
respect for differences, and ukhuwah Islamiyah (Islamic brotherhood). The
implementation method employed a participatory-educational approach through
interactive sermons, discussions on religious moderation, and reflective practice within
regular tahlilan activities. Participants were actively engaged in understanding the
meaning of tahlilan from theological and social perspectives and relating it to moderate
attitudes in everyday life. Evaluation was conducted through observation, interviews, and
participants’ reflections on the delivered materials. The results indicate an increase in the
congregation’s understanding of religious moderation, especially in the aspects of
tasamuh (tolerance), tawazun (balance), and ta‘adul (justice), as reflected in changes in
their perspectives and attitudes toward differences in religious practice. The tahlilan
tradition has proven to be a medium for internalizing moderation values that are
contextual to local culture without diminishing the substance of Islamic teachings. Thus,
this community service activity affirms that preserving local religious traditions can be
an effective strategy to strengthen religious moderation and build social harmony within
the community.

Keywords: Community service, Islamic tradition, Majlis Taklim, Religious moderation,
Tahlilan

PENDAHULUAN

Moderasi beragama merupakan salah satu agenda strategis pemerintah
Indonesia dalam membangun kehidupan keagamaan yang toleran, adil, dan seimbang
di tengah kemajemukan masyarakat. Kementerian Agama RI merumuskan moderasi
beragama sebagai cara beragama yang menempatkan sikap adil dan berimbang
antara pemahaman teks dan konteks, sehingga umat terhindar dari sikap berlebihan
(ekstrem) maupun sikap meremehkan ajaran agama (Parwanto et al, 2025).
Kebijakan moderasi beragama menekankan empat indikator utama, yaitu komitmen
kebangsaan, toleransi, anti-kekerasan, dan akomodatif terhadap budaya lokal, yang
diharapkan menjadi kerangka penguatan kerukunan dan pencegahan radikalisme di
tingkat akar rumput (Munif et al,, 2023). Dalam konteks ini, penguatan moderasi
beragama tidak hanya menjadi tanggung jawab negara, tetapi juga menuntut peran
aktif lembaga-lembaga keagamaan nonformal di masyarakat.

Majlis taklim sebagai lembaga pendidikan keagamaan berbasis komunitas
memiliki posisi strategis dalam sosialisasi nilai-nilai moderasi beragama. Berbagai
penelitian menunjukkan bahwa majlis taklim berperan bukan hanya sebagai tempat

220



Edulmpact: Jurnal Pengabdian dan Inovasi Pendidikan Masyarakat, Vol. 2 (2), 2025
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index

pengajian, tetapi juga sebagai ruang dialog, pembinaan karakter religius, dan
penguatan sikap toleran di tengah masyarakat yang majemuk. (Rodiyah et al.,, 2024),
misalnya, menemukan bahwa kegiatan majelis taklim berkontribusi signifikan dalam
meningkatkan pemahaman keagamaan dan kesadaran sosial jamaah. Penelitian
pengabdian Rohmah et al. (2023) di Kota Panyabungan juga menunjukkan bahwa
penguatan nilai-nilai moderasi beragama dalam majelis taklim mampu mendorong
sikap saling menghargai dan mengurangi potensi konflik antar kelompok keagamaan.
Temuan ini menegaskan bahwa majlis taklim merupakan salah satu kanal efektif
untuk mengarusutamakan moderasi beragama di tingkat komunitas.

Sejumlah program pengabdian dan penelitian telah menggarisbawahi peran
majlis taklim sebagai agen moderasi beragama. Rodiyah et al. (2024) melalui
pendampingan moderasi beragama di Majelis Taklim Nurul Hikmah Kludan
Tanggulangin Sidoarjo menunjukkan bahwa kegiatan kajian keagamaan, aksi sosial,
dan pelatihan keterampilan yang inklusif dapat meningkatkan pemahaman jamaah
mengenai toleransi dan penghargaan terhadap perbedaan. Masitoh et al. (2023)
menegaskan pentingnya peran perempuan dalam menanamkan nilai-nilai moderasi
beragama di lingkungan keluarga melalui aktivitas majlis taklim desa Negeri Ulangan,
Pesawaran, yang terbukti memperkuat sikap religius sekaligus moderat antaranggota
keluarga. Sementara itu, (Rizkiyah, 2023) menunjukkan bahwa Majelis Taklim
Rumah Moderasi Beragama KUA Kecamatan Tongas berfungsi sebagai media
aktualisasi moderasi beragama, baik sebagai lembaga pendidikan nonformal maupun
sebagai mediator konflik keagamaan di masyarakat.

Di sisi lain, tradisi tahlilan sebagai salah satu praktik keagamaan yang
mengakar dalam masyarakat Muslim Nusantara juga memiliki potensi besar sebagai
media internalisasi moderasi beragama. Warisno (2017) menggambarkan tradisi
tahlilan sebagai sarana efektif untuk menyambung silaturahmi, memperkuat
ukhuwah Islamiyah, dan menumbuhkan rasa kebersamaan di tengah masyarakat.
Mas’ar dan Syamsuatir (2017) menegaskan bahwa tahlilan merupakan bentuk
akulturasi agama dan budaya khas Islam Nusantara yang sarat nilai kearifan lokal,
serta dapat dipahami sebagai “syariat yang ditradisikan” yang bertujuan
menumbuhkan simpati dan empati kepada keluarga yang sedang berduka.

Dengan karakter yang inklusif, partisipatif, dan berpusat pada doa bersama,
tradisi tahlilan sesungguhnya sejalan dengan prinsip moderasi beragama yang
menghargai budaya lokal selama tidak bertentangan dengan ajaran pokok Islam
(Rodiyah et al., 2024). Majlis Taklim Baiturrahmah sebagai salah satu majlis taklim di
Kota Bandar Lampung menyelenggarakan berbagai kegiatan keagamaan rutin seperti
pengajian, tahsin Al-Qur’an, dzikir, dan tahlilan. Berdasarkan observasi awal, majlis
taklim ini memiliki potensi yang besar sebagai ruang pembinaan moderasi beragama,
namun belum ada kajian pengabdian yang secara khusus menyoroti pemanfaatan
tradisi tahlilan sebagai media penanaman nilai moderasi di lingkungan majlis
tersebut. Kajian-kajian sebelumnya lebih banyak berfokus pada penguatan moderasi

beragama melalui pengembangan program majlis taklim secara umum, peran
221



Agus Hermanto. Sosialisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama. . . ..

perempuan, atau pembentukan “rumah moderasi” di bawah lembaga formal
keagamaan (Munif et al,, 2023; Parwanto et al.,, 2025; Rodiyah et al., 2024; Rohmah et
al., 2023), dan belum menyentuh secara spesifik analisis tahlilan di Majlis Taklim
Baiturrahmah sebagai metode internalisasi moderasi beragama.

Berdasarkan kesenjangan tersebut, kegiatan pengabdian masyarakat ini
dirancang untuk mengintegrasikan tradisi keagamaan lokal dengan agenda moderasi
beragama nasional. Program ini bertujuan menginternalisasikan nilai tasamuh
(toleransi), tawazun (keseimbangan), dan ta’adul (keadilan) ke dalam kesadaran dan
praktik keberagamaan jamaah melalui pendekatan partisipatif-edukatif yang dekat
dengan kultur mereka. Melalui pengajian interaktif, diskusi nilai moderasi, dan
refleksi atas praktik tahlilan rutin, pengabdian ini diharapkan dapat memperkuat
sikap moderat, toleran, dan cinta damai, sekaligus melestarikan tradisi Islam
Nusantara yang sarat nilai kemanusiaan dan kebersamaan di lingkungan Maijlis
Taklim Baiturrahmabh.

METODE

Metode pengabdian masyarakat dalam kegiatan ini menggunakan pendekatan
deskriptif kualitatif dengan model partisipatif-edukatif. Pendekatan ini dipilih karena
memungkinkan jamaah tidak hanya menjadi objek sasaran, tetapi sekaligus subjek
yang terlibat aktif dalam setiap rangkaian kegiatan. Pengabdian dilaksanakan di
Majlis Taklim Baiturrahmah Jalan Karet Gg. Masjid No. 79 Sumberejo, Kemiling,
Bandar Lampung, dengan sasaran jamaah laki-laki dan perempuan yang rutin
mengikuti kegiatan majlis taklim. Pemilihan subjek dilakukan secara purposif
berdasarkan keaktifan hadir dalam pengajian, tahlilan, dan kesiapan mereka
mengikuti diskusi moderasi beragama.

Tahap persiapan diawali dengan koordinasi intensif bersama pimpinan maijlis
taklim dan pengurus yayasan untuk menyepakati tujuan, bentuk kegiatan, jadwal
pelaksanaan, serta pembagian peran antara tim pengabdi, ustadz/ustadzah, dan
pengurus. Pada tahap ini dilakukan pula pemetaan kebutuhan (need assessment)
melalui wawancara informal dan obrolan kelompok kecil dengan beberapa jamaah
kunci. Pemetaan kebutuhan difokuskan pada identifikasi tingkat pemahaman awal
tentang moderasi beragama, pandangan terhadap tradisi tahlilan, serta persoalan
yang muncul di lapangan seperti sikap eksklusif, prasangka terhadap perbedaan, atau
pengaruh informasi digital yang cenderung ekstrem. Hasil need assessment
kemudian dijadikan dasar menyusun materi pengajian tematik, panduan diskusi,
serta lembar refleksi jamaah.

Tahap pelaksanaan dilakukan dengan mengintegrasikan program pengabdian
ke dalam kegiatan rutin Majlis Taklim Baiturrahmah agar tidak terasa sebagai
kegiatan yang “asing” bagi jamaah. Kegiatan inti dikemas dalam bentuk pengajian
interaktif, pendampingan tahlilan, dan diskusi reflektif. Pada sesi pengajian interaktif,
tim pengabdi bersama narasumber majlis menyampaikan materi mengenai konsep
moderasi beragama, landasan Qur’ani dan hadits, serta urgensinya dalam konteks
222



Edulmpact: Jurnal Pengabdian dan Inovasi Pendidikan Masyarakat, Vol. 2 (2), 2025
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index

masyarakat majemuk. Penyampaian dilakukan secara dialogis, memberi ruang tanya
jawab, Kklarifikasi, dan curah pendapat sehingga jamaah dapat mengaitkan materi
dengan pengalaman keseharian mereka, khususnya dalam menyikapi perbedaan
praktik keagamaan di lingkungan sekitar.

Pendampingan tradisi tahlilan dilakukan dengan tetap mempertahankan
format ritual yang biasa dijalankan jamaah, namun disertai penjelasan makna bacaan,
tata cara, dan nilai sosial yang dikandungnya. Setelah tahlilan, jamaah diajak
melakukan refleksi singkat dipandu fasilitator. Melalui pertanyaan pemandu yang
sederhana—misalnya tentang rasa kebersamaan, pengalaman mendoakan sesama,
atau hubungan tahlilan dengan ukhuwah—jamaah diarahkan melihat tradisi ini
sebagai media internalisasi nilai tasamuh (toleransi), tawazun (keseimbangan), dan
ta’adul (keadilan), bukan sekadar rutinitas seremonial. Pada beberapa pertemuan,
refleksi juga dihubungkan dengan isu aktual seperti ujaran kebencian di media sosial
dan sikap terhadap kelompok yang berbeda amaliah.

Untuk memperdalam pemahaman dan menangkap dinamika perubahan sikap
jamaah, digunakan beberapa teknik pengumpulan data, yakni observasi partisipatif,
wawancara mendalam, dan dokumentasi. Observasi partisipatif dilakukan dengan
cara tim pengabdi ikut hadir dalam pengajian, tahlilan, dan diskusi, sambil mencatat
pola interaksi, partisipasi jamaah, serta respon mereka terhadap materi moderasi
beragama. Wawancara mendalam dilakukan kepada pimpinan majlis, pengurus, dan
beberapa jamaah yang dianggap representatif guna menggali lebih jauh pemaknaan
mereka terhadap tahlilan dan nilai moderasi yang dirasakan. Dokumentasi dilakukan
melalui pencatatan kegiatan, foto, serta pengumpulan dokumen profil majlis taklim,
jadwal kegiatan, dan bahan kajian yang digunakan.

Data yang terkumpul kemudian dianalisis secara kualitatif melalui tahapan
reduksi data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan. Reduksi data dilakukan
dengan memilah informasi yang relevan dengan tujuan pengabdian, khususnya yang
berkaitan dengan perubahan pengetahuan, sikap, dan praktik moderasi beragama
jamaah. Penyajian data dilakukan dalam bentuk narasi deskriptif yang
menggambarkan proses dan hasil internalisasi nilai moderasi melalui tradisi tahlilan.
Selanjutnya, kesimpulan ditarik secara bertahap dan diverifikasi melalui konfirmasi
ulang kepada pengurus dan jamaah kunci, sehingga temuan yang diperoleh benar-
benar mencerminkan kondisi nyata di Majlis Taklim Baiturrahmah. Dengan metode
ini, kegiatan pengabdian tidak hanya menghasilkan peningkatan kapasitas jamaah,
tetapi juga menyediakan gambaran komprehensif mengenai efektivitas tradisi
tahlilan sebagai media penanaman moderasi beragama.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Dinamika Pelaksanaan Kegiatan

Kegiatan pengabdian dilaksanakan selama beberapa kali pertemuan rutin Majlis
Taklim Baiturrahmah yang bertepatan dengan jadwal tahsin, pengajian dan tahlilan.

Seluruh jamaah—sekitar 30 orang (10 laki-laki dan 20 perempuan)—dilibatkan
223



Agus Hermanto. Sosialisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama. . . ..

melalui pengajian tematik moderasi beragama, diskusi kelompok kecil, tanya jawab,
dan refleksi setelah rangkaian tahlilan. Pola partisipatif ini membuat jamaah tidak
hanya menjadi pendengar, tetapi juga aktor yang menceritakan pengalaman
keberagamaan mereka, mengemukakan pertanyaan, dan mendiskusikan praktik
keagamaan yang beragam di lingkungan sekitar.

Hasil observasi menunjukkan bahwa suasana maijlis taklim relatif kondusif dan
cair; jamaah sudah terbiasa dengan tradisi tahlilan, yasinan, dan dzikir bersama
sehingga penyampaian materi moderasi beragama mudah diintegrasikan ke dalam
rangkaian acara. Kondisi ini sejalan dengan karakter maijlis taklim yang oleh (Masitoh
et al., 2023) dipandang sebagai ruang pembelajaran Islam yang informal, akrab, dan
dekat dengan keseharian jamaah, sehingga efektif untuk internalisasi nilai keagamaan.

2. Peningkatan Pemahaman Moderasi Beragama

Berdasarkan wawancara dan refleksi di akhir sesi, mayoritas jamaah mengaku
baru memahami istilah “moderasi beragama” secara lebih sistematis setelah mengikuti
rangkaian pengajian. Sebelumnya, mereka hanya mengenal istilah “toleransi” secara
umum, tanpa menghubungkannya dengan konsep tasamuh, tawazun, dan ta’adul.
Setelah kegiatan, jamaah dapat menyebutkan contoh konkret sikap moderat, seperti
tidak mudah mengkafirkan amalan yang berbeda mazhab, menghormati pilihan
organisasi keagamaan lain, serta tetap menjaga hubungan baik dengan tetangga yang
berbeda tradisi keagamaan.

Temuan ini mengonfirmasi pandangan (Fahri & Zainuri, 2020) bahwa moderasi
beragama pada level akar rumput memerlukan penjelasan yang sederhana dan
kontekstual agar tidak berhenti sebagai wacana elitis, tetapi menjadi etos
keberagamaan sehari-hari. Demikian pula, (Siregar & Rohman, 2023) menekankan
bahwa moderasi beragama baru efektif jika diterjemahkan ke dalam sikap anti-
kekerasan, penghargaan terhadap perbedaan, dan keterbukaan dialog antar kelompok
keagamaan—indikator yang mulai tampak pada perubahan cara pandang jamaah di
Majlis Taklim Baiturrahmah.

3. Revitalisasi Tradisi Tahlilan sebagai Media Moderasi

Sebelum program, tahlilan di Majlis Taklim Baiturrahmah umumnya dipahami
sebagai rutinitas doa untuk orang yang telah meninggal dan sarana berkumpul. Setelah
diberikan penguatan konseptual, para jamaah mulai memaknai tahlilan sebagai ruang
pembelajaran nilai kebersamaan, kepedulian sosial, dan penghormatan terhadap
perbedaan praktik keagamaan. Dalam sesi refleksi, beberapa jamaah mengungkapkan
bahwa mereka tidak lagi mudah menilai negatif kelompok yang tidak melaksanakan
tahlilan, maupun sebaliknya—mereka juga belajar menjelaskan praktik tahlilan secara
santun dan argumentatif ketika dipertanyakan pihak lain.

Temuan ini menguatkan hasil penelitian Aini dan Ribawati (2025) yang
menunjukkan bahwa tahlilan dan yasinan bukan sekadar ritual kematian, melainkan
tradisi keagamaan yang sarat nilai sosial, solidaritas, dan pengikat hubungan
224



Edulmpact: Jurnal Pengabdian dan Inovasi Pendidikan Masyarakat, Vol. 2 (2), 2025
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index

antarwarga. Selain itu, tahlilan berfungsi sebagai sarana menyambung silaturahmi dan
memperkokoh jaringan sosial di masyarakat desa. Dalam konteks pengabdian ini,
fungsi sosial tersebut diperkaya dengan muatan moderasi beragama, sehingga tahlilan
menjadi wahana internalisasi nilai tasamuh, tawazun, dan ta’adul secara alami dan
berkelanjutan.

Selain itu, penekanan bahwa tahlilan merupakan bagian dari khazanah Islam
Nusantara yang tidak bertentangan dengan prinsip tauhid membuat jamaah lebih
percaya diri menjalankan tradisi ini. Hal ini sejalan dengan Rodin (2013) yang
menggambarkan tahlilan sebagai bentuk akulturasi agama dan budaya khas Islam
Nusantara yang justru menguatkan identitas keislaman dan keindonesiaan sekaligus.

4. Penguatan Peran Majlis Taklim dan Jamaah Perempuan

Kegiatan pengabdian juga berdampak pada penguatan peran kelembagaan Maijlis
Taklim Baiturrahmah. Pengurus mulai menyusun agenda pengajian tematik moderasi
beragama secara berkala dan memasukkannya ke dalam kalender kegiatan. Beberapa
jamaah perempuan yang sebelumnya hanya hadir sebagai peserta pasif kini terlibat
sebagai fasilitator diskusi kecil dan koordinator kegiatan sosial, seperti penggalangan
sedekah dan kunjungan kepada tetangga yang sakit.

Penguatan peran perempuan ini sejalan dengan temuan Masitoh et al. (2023)
yang menunjukkan bahwa majelis taklim dapat menjadi ruang strategis bagi
perempuan dalam menanamkan nilai moderasi beragama di lingkungan keluarga
melalui penguatan pengetahuan dan kepemimpinan sosial mereka. Demikian pula,
Siregar dan Rohman (2023) menegaskan bahwa majelis taklim di daerah Panyabungan
mampu menjadi wahana penguatan nilai moderasi dengan melibatkan aktif ibu-ibu
sebagai agen penyebar pesan toleransi dan kerukunan di komunitasnya.

5. Dampak Sosial dan Kohesi Komunitas

Secara sosial, pengabdian ini memperlihatkan peningkatan kohesi di lingkungan
jamaah. Frekuensi saling berkunjung antar anggota meningkat, terutama dalam
momen tahlilan keluarga jamaah, kelahiran, dan sakit. Sikap saling membantu dalam
bentuk tenaga dan materi tampak lebih terorganisasi melalui inisiatif kotak infak dan
jadwal kunjungan yang dikoordinasikan pengurus.

Hasil ini sejalan dengan penelitian (Aini & Ribawati, 2025) yang menilai tradisi
tahlilan sebagai media efektif untuk mempererat hubungan sosial dan menumbuhkan
solidaritas antar warga. Mereka mencatat bahwa melalui tahlilan, nilai gotong royong,
empati, dan kepedulian dapat terus dipelihara di tengah perubahan sosial. Pada titik
ini, tradisi tahlilan di Majlis Taklim Baiturrahmah tidak hanya berfungsi sebagai ritus
keagamaan, tetapi juga sebagai instrumen penguatan modal sosial komunitas yang
selaras dengan semangat moderasi beragama.

Di sisi lain, dari sudut pandang pendidikan keagamaan, pola pembelajaran yang
memadukan tradisi lokal, kajian kitab klasik, dan nilai moderasi beragama

sebagaimana diterapkan dalam pengabdian ini sejalan dengan pandangan Nugraha
225



Agus Hermanto. Sosialisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama. . . ..

(2020) bahwa maijlis taklim idealnya mengaktualisasikan visi Islam transformatif—
yakni Islam yang mampu mengubah cara berpikir dan bertindak jamaah menuju
kehidupan yang lebih adil, damai, dan humanis.faiumbandung.id

6. Sintesis

Secara keseluruhan, hasil pengabdian menunjukkan bahwa pemahaman
konseptual jamaah tentang moderasi beragama meningkat, yang tampak dari
kemampuan mereka menjelaskan indikator-indikator moderasi serta memberikan
contoh konkret praktiknya dalam kehidupan sehari-hari. Tradisi tahlilan pun
mengalami revitalisasi makna, tidak lagi dipandang sekadar sebagai ritual doa, tetapi
sebagai media pendidikan nilai kebersamaan, toleransi, dan sikap anti kekerasan.
Bersamaan dengan itu, peran kelembagaan Majlis Taklim Baiturrahmah dan jamaah
perempuan semakin menguat sehingga majlis taklim berfungsi sebagai pusat
pembinaan moderasi beragama yang berkelanjutan. Kohesi sosial komunitas juga
bertambah kuat, ditandai dengan meningkatnya intensitas silaturahmi, gotong royong,
dan kepedulian sosial di antara jamaah. Temuan-temuan ini mengafirmasi berbagai
penelitian sebelumnya tentang pentingnya majlis taklim dan tradisi keagamaan lokal,
khususnya tahlilan, sebagai medium efektif penanaman nilai moderasi beragama dan
penguatan Islam wasathiyah di tingkat akar rumput. Dengan demikian, kegiatan
pengabdian di Majlis Taklim Baiturrahmah dapat dipandang sebagai model praktik
moderasi beragama berbasis budaya lokal yang layak direplikasi di majlis taklim lain
dengan penyesuaian konteks masing-masing.

SIMPULAN

Berdasarkan rangkaian pelaksanaan dan hasil evaluasi program pengabdian,
dapat disimpulkan bahwa sosialisasi nilai-nilai moderasi beragama melalui tradisi
tahlilan di Majlis Taklim Baiturrahmah berlangsung efektif dan berdampak nyata pada
peningkatan kapasitas keagamaan jamaah. Pemahaman konseptual mereka tentang
moderasi beragama—terutama terkait tasamubh (toleransi), tawazun (keseimbangan),
dan ta’adul (keadilan)—menjadi lebih terstruktur dan aplikatif dalam kehidupan
sehari-hari. Tradisi tahlilan yang semula dipahami sebatas ritual doa untuk orang yang
telah meninggal, mengalami revitalisasi makna menjadi media pendidikan nilai
kebersamaan, penghargaan terhadap perbedaan, dan penanaman sikap anti
kekerasan. Hal ini tampak dari perubahan cara pandang jamaah yang tidak lagi mudah
menyalahkan perbedaan praktik keagamaan, lebih terbuka berdialog, serta lebih siap
menjelaskan praktik tahlilan secara santun dan argumentatif.

Selain itu, program ini memperkuat peran kelembagaan Majlis Taklim
Baiturrahmah sebagai pusat pembinaan moderasi beragama yang berkelanjutan.
Pengurus mulai mengintegrasikan tema moderasi beragama dalam agenda pengajian
rutin, sementara jamaah—khususnya kelompok perempuan—bertransformasi dari
peserta pasif menjadi motor penggerak berbagai kegiatan keagamaan dan sosial.
Dampak sosialnya tampak pada meningkatnya kohesi komunitas melalui intensitas
226



Edulmpact: Jurnal Pengabdian dan Inovasi Pendidikan Masyarakat, Vol. 2 (2), 2025
https://journal.ciptapustaka.com/index.php/EIPM/index

silaturahmi, gotong royong, dan kepedulian terhadap sesama jamaah maupun
masyarakat sekitar. Dengan demikian, pengabdian ini menegaskan bahwa pelestarian
tradisi keagamaan lokal seperti tahlilan, apabila dikemas secara partisipatif-edukatif,
dapat menjadi strategi efektif untuk mengoperasionalkan moderasi beragama di
tingkat akar rumput dan layak direplikasi di majlis taklim lain dengan penyesuaian
konteks lokal masing-masing.

DAFTAR PUSTAKA

Aini, A. Q., & Ribawati, E. (2025). Tradisi Tahlilan Sebagai Kearifan Lokal Islam
Nusantara: Perspektif Historis dan Nilai Sosial Budaya Masyarakat Jawa.
Triwikrama: Jurnal lImu Sosial, 9(9), 81-90.

Fahri, M., & Zainuri, A. (2020). Moderasi Beragama di Indonesia. Intizar, 25(2), 95-100.
https://doi.org/10.9963/c7tzd416

Mas’ar, A.,, & Syamsuatir, S. (2017). Tradisi Tahlilan: Potret Akulturasi Agama dan
Budaya Khas Islam Nusantara. Kontekstualita Jurnal Penelitian Sosial Keagamaan,
32(1), 78-5. https://e-
journallpZm.uinjambi.ac.id/ojp/index.php/Kontekstualita/article /view/31

Masitoh, D., Ramadhani, S. A., & Sari, F. (2023). Penguatan Peran Perempuan dalam
Penanaman Nilai-nilai Moderasi Beragama pada Keluarga di Majelis Taklim Desa
Negeri Ulangan, Kabupaten Pesawaran. DEDIKASI: Jurnal Pengabdian Masyarakat,
5(1), 41. https://doi.org/10.32332/d.v5i1.6235

Munif, M., Qomar, M., & Aziz, A. (2023). Kebijakan Moderasi Beragama di Indonesia.
Journal Dirasah, 6(2), 417-430. https://ejournal.iaifa.ac.id/index.php/dirasah

Nugraha, F. (2020). Majlis Taklim dan Aktualisasi Visi Islam Transformatif. Fastabig:
Jurnal Studi Islam, 1(1), 42-60. https://doi.org/10.47281 /fas.v1il.5

Parwanto, W., Parayogi, 0., & Antika, Y. (2025). Kebijakan Moderasi Beragama di
Indonesa: Studi atas Keberadaan, Peluang Dan Tantangan Serta Tawaran
Kebijakan Ke Depan. Journal of Religious Policy, 4(1), 156-180.
https://doi.org/10.31330/repo.v4i1.90

Rizkiyah, F. N. (2023). Majelis Taklim Rumah Moderasi Beragama KUA Kecamatan
Tongas sebagai Upaya Aktualisasi Moderasi Beragama. Al-Jadwa: Jurnal Studi
Islam, 2(2), 170-185. https://doi.org/10.38073 /aljadwa.v2i2.961

Rodin, R. (2013). RADISI TAHLILAN DAN YASINAN. IBDA": Jurnal Kajian Islam Dan
Budaya, 11(1), 76-87. https://doi.org/10.24090/ibda.v11i1.69

Rodiyah, S. K., Yuliastutik, Y., & Sulaiman, S. (2024). Pendampingan Moderasi Beragama
di Majelis Taklim Nurul Hikmah Kludan Tanggulangin Sidoarjo. Ta’awun: Jurnal
Pengabdian , 3(2), 89-100.
https://ejournal.uluwiyah.ac.id/index.php/taawun/article /view/219

Rohmah, N. S,, Thahir, A. H., Muwaffiqillah, Moh., & Muttaqin, Z. (2023). Tradisi Tahlilan
sebagai Akulturasi Budaya dan Agama. Conference on Islamic Civilization (CIC) , 29,
86-92. https://conferences.uinsgd.ac.id/index.php/gdcs/article/view /1796

Siregar, 1. S., & Rohman, R. (2023). Penguatan Nilai-Nilai Moderasi Beragama Dalam
Majelis Taklim di Kota Panyabungan. Al-Hikmah: Jurnal Agama Dan IImu
Pengetahuan, 20(2), 176-191. https://doi.org/10.25299/al-
hikmah:jaip.2023.vol20(2).13488

227



Agus Hermanto. Sosialisasi Nilai-Nilai Moderasi Beragama. . . ..

Warisno, A. (2017). Tradisi Tahlilan Upaya Menyambung Silaturahmi Authors. Ri’ayah:
Jurnal Sosial Dan Keagamaan, 2(2), 1-11. https://e-
journal.lpZm.uinjambi.ac.id/ojp/index.php/Kontekstualita/article /view/31

228



